
 

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

Indexation        

 

 

 

 

 

 

REVUE SEMESTRIELLE / N° 008 / JUIN 2025  

ISSN : 1987-1538 

E-mail : revuemiri09@gmail.com 

Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 75 35 97 82 

Bamako - Mali 

         



PRESENTATION DE LA COLLECTION  

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique 

spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques 

(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche 

en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage, 

métaphysique, épistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et 

politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de 

l’environnement, théologie et en ontologie. 

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche 

Philosophique à travers le partage des résultats d’avancées scientifiques, 

l’innovation thématique, et la culture de l’esprit critique.  

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques 

pertinentes sur les réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la 

philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de l’identité de 

l’Afrique moderne, la philosophie de l’information et la pensée philosophique 

africaine. 

 

 

 

 

 

 

 



EQUIPE EDITORIALE 

 

Directeur de Publication      Directeur Adjoint 

Pr Belko OUOLOGUEM (Mali)                                Pr Sékou YALCOUYE (Mali)                                                                                 

• Comité scientifique et de lecture 

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph 

Ki Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan), 

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, 

France) 

Pr Mounkaïla Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni 

de Niamey) 

Pr Samba DIAKITÉ (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké) 

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouët-Boigny, Cote 

d’Ivoire) 

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan) 

Pr Blé Marcel Silvère KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara 

de Bouaké) 

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC 

SONFONIA, Conakry, Guinée) 

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki 

Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Université Yambo 

Ouologuem de Bamako, Mali) 



Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali) 

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem 

de Bamako, Mali) 

• Comité éditorial 

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de 

Bamako, Mali) 

Dr Siaka KONÉ (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

Dr Oumar KONÉ (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion 

de Bamako, Mali) 

Dr Eliane KY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

• Rédacteur en chef 

Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, 

Mali) 

• Coordinatrice 

Dr Palaï-Baïpame Gertrude (Histoire, Université de Douala, Cameroun) 

• Coordinateur adjoint 

M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue) 

 

 

 

 

 

 



POLITIQUE EDITORIALE 

 

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui paraît deux (2) 

fois l'année et publie des textes qui contribuent au progrès de la connaissance dans 

tous les domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie 

des articles de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études 

critiques.  

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il 

soit un article de fond, original et comportant : une problématique, une 

méthodologie, un développement cohérent, des références bibliographiques. » 

(Conseil Africain et Malgache pour l'Enseignement Supérieur CAMES) 

✓ La bibliographie doit être présentée dans l’ordre alphabétique des noms des 

auteurs.  

✓ Classer les ouvrages d’un même auteur par année de parution et selon leur 

importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la même année.  

✓ Tous les manuscrits soumis à la revue MIRI sont évalués par au moins trois 

chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.  

✓ Suite à l’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais 

d’instruction et de publication avant poursuite du reste de la procédure.  

✓ Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un 

manque de rigueur sémantique et syntaxique.  

✓ Chaque auteur reçoit son Tiré à part dès la publication du numéro. 

✓ Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des 

textes publiés sont exclusivement réservés à la revue MIRI. 

✓ Après le processus d'examen, l'éditeur académique prend une décision 

finale et peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des 

présomptions sur la qualité de l'article.  

 

 



SOMMAIRE 

 

Toussaint Kouame N’GUESSAN 

Panser la corruption en Afrique à l’aune du penser de Machiavel……………….1 

 

Salifou DJIGUEMDE 
Les défis d’une culture de la rationalité face aux systèmes de croyances en     

Afrique………………………………………………………………………….19  

 

DIOMAND Aikpa Benjamin  

Contribution critique et normative sur le terrorisme et la 

sécurité………………………………………………………………...………..32 
 

TAKPE Kouami Auguste  
Représentations sociales du culte des jumeaux chez les Fon d’Agbangnizoun   au 

Bénin...………………………………………………………………………....51 

 

N’Goran Vincent Alla  

Georges Canguilhem et le statut scientifique de la santé : La santé, un concept 

vulgaire et normatif …………………………………………………………….67 

 

Oumar KONÉ 

La complexité de la révolution transhumaniste : Quelles perspectives pour 

l’Afrique ……………………………………………………………………….84 

 

Zibrila MAIGA  

Pratique de la reformulation en classe bilingue : défis et perspectives………...103 

 

Yacouba TRAORÉ 

De l’illusion au clivage politique droite/gauche : pour une radicalisation 

démocratique………………………………………………………………….118 

 

Thibaut Dubarry  

L’angoisse pentecôtiste au regard de la promesse d’autonomie. Illustration des 

contradictions de la sortie du religieux dans l’ère démocratique libérale à la 

lumière d’une Église d’un township sud-africain……………………………...134 

 

Ibrahima KINDA 

Le cri de l'école au sahel………………………….…………………………....170 

 

Yao Sabin KOUADIO 
Sur la dynamique politique en Afrique à partir des concepts de puissance et de 

force chez Spinoza et Tempels………………………………………………...191 



Pégala Soro Épouse Doua 
Les savoirs endogènes africaines à l’aune de la méthode scientifique 

poppérienne…………………………………………………………………...189 

 

Albert ILBOUDO 

La métaphysique, en dépit de l’actualité………………………………………207 

 

Julien YABRE 

Le sens schellingien de la fondation de la philosophie : à partir de Fichte et contre 

Fichte………………………………………………………………………….226 

 

Grahon Marie Thérèse Sidonie BEUGRE, N’dri Solange KOUAME 

Mobilité et dialectique platonicienne…………………………………………239 

Ange Allassane KONÉ 

Le monde intelligible platonicien : à l’image du monde spirituel biblique ou 

archétype de pensée ?........................................................................................252 

 

Mahmoud ABDOU, Sigame Boubacar MAIGA 

La démocratie et les réalités sociales : les défis de toute bonne gouvernance 

politique…………………………………………………………………….....268 

 

 

 

 

 

 

 

  

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 32 

CONTRIBUTION CRITIQUE ET NORMATIVE SUR LE TERRORISME ET LA 

SÉCURITÉ 

DIOMAND Aikpa Benjamin 

Université Peleforo Gon Coulibaly 

E-mail : diomandben@yahoo.fr 

 

 

Résumé 

Cet article se propose de questionner le concept de terrorisme, dans sa complexité, en lien avec 

celui de sécurité. Il se veut aussi un cadre théorique d'évaluation des méthodes de lutte contre 

la violence terroriste, en ce sens que l'anti-terrorisme soulève de sérieuses préoccupations ayant 

trait à la liberté, à la dignité humaine et à l'État de droit. Enfin, il ouvre des pistes de réflexion 

sur la construction d’un cadre normatif qui permette de lutter humainement et efficacement 

contre le terrorisme en vue d'un environnement apaisé dans le monde. 

Mots-clé : Terrorisme – sécurité – contribution critique – contribution normative 

 

Abstract  

This article aims to question the concept of terrorism, in its complexity, in relation to that of 

security. It is also intended to be a theoretical framework for evaluating methods of combating 

terrorist violence, in the sense that anti-terrorism raises serious concerns relating to freedom, 

human dignity and the rule of law. Finally, it opens up avenues of reflection on the construction 

of a normative framework that allows us to fight terrorism humanely and effectively with a 

view to a peaceful environment in the world. 

Keywords : Terrorism – security – critical contribution – normative contribution 

 

 

 

 

 

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 33 

Introduction 

     Le terrorisme en tant que forme particulière de violence fait l’objet de débats très anciens. 

Ainsi des penseurs comme Albert Camus (1913-1960) y ont consacré des textes, notamment 

L’homme révolté, et Les justes. Si les débats sur le terrorisme sont très anciens, c’est parce que 

le phénomène, au regard de l’histoire politique et sociale moderne, n’est pas un fait nouveau : 

le XIXè et le XXè siècle ont enregistré des actes terroristes notables et parfois d’une grande 

cruauté. C’est d’ailleurs un acte terroriste qui fut l’élément déclencheur de la première guerre 

mondiale. 

     Mais l’attentat du 11 septembre 2001 commis par Al Qaïda à New York, la récente 

apparition de l’État islamique au Moyen Orient et la prolifération des groupes terroristes dans 

le Sahel, marquent un tournant singulier dans le développement du terrorisme dans l’histoire 

moderne et dans les débats publics et les réflexions scientifiques sur le phénomène. Ce qui lui 

vaut d’être aujourd’hui l’un des principaux sujets les plus épineux aussi bien pour les pouvoirs 

publics des États-nations, des institutions internationales que pour les chercheurs des 

universités et des instituts de recherche, qui prennent très au sérieux la menace sécuritaire qu’il 

fait planer sur le monde. En effet, le terrorisme en tant qu’il revendique l’emploi systématique 

de la violence et de la terreur comme mode d’expression, est regardée comme la première 

menace sécuritaire en ce début du troisième millénaire. Des réflexions articulant le terrorisme 

et la sécurité sont de plus en plus menées, assorties de la création d’institutions sécuritaires 

spécialisées à l’échelle des États-nations et internationale pour la lutte contre le phénomène 

terroriste. Mais, malgré cela, le terrorisme persiste et fragilise le climat sécuritaire dans le 

monde et plus particulièrement dans le Sahel ces dernières années. Naissent alors des questions 

: Qu’est-ce que le terrorisme ? Qu’est-ce qui le distingue des autres formes violence extrême ? 

S’il est évident que le terrorisme menace la sécurité, l’anti-terrorisme tel qu’il est mené rassure-

t-il l’humanité ? Quel cadre normatif peut-il aider l’humanité à venir efficacement à bout du 

terrorisme pour créer un environnement paisible dans le monde ? 

    Ces questions, qui sont d’importants fils conducteurs pour sérieusement réfléchir sur le 

terrorisme, vont orienter ce présent article qui articule terrorisme et sécurité. Il s’agira pour nous 

d’abord d’aller à la recherche du sens du terrorisme, de ses caractéristiques fondamentales, 

ensuite de procéder à une évaluation critique des méthodes de lutte contre le terrorisme et enfin 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 34 

de réfléchir sur un cadre normatif qui permette de mener une lutte efficace contre le terrorisme 

dans le respect de la dignité humaine et de l’Etat de droit. 

      L’objectif de cet article consiste, d’une part à analyser le concept de terrorisme et la crise 

sécuritaire qu'il implique et d'autre part, à faire une étude critique de la lutte antiterroriste afin 

de contribuer à la construction d'un paradigme normatif pouvant juguler durablement le 

terrorisme.  

     S’appuyant sur les méthodes analytique, critique et constructiviste, cette étude est structurée 

en trois parties intitulées (I) Terrorisme : Complexité d’un concept et essai de définition ; (II) 

Crise sécuritaire et lutte contre le terrorisme : méthodes et évaluation critique ; (III) Essai de 

construction d’un cadre normatif pour mieux lutter contre le terrorisme. 

1. Terrorisme : Complexité d’un concept et essai de définition                                                          

    Toute réflexion sérieuse sur le terrorisme ne saurait faire l’impasse sur la définition de ce 

phénomène. Pour le dire autrement, penser le terrorisme en termes de manifestations et 

d’éradication, exige au préalable, une clarification conceptuelle, donc une définition du 

terrorisme.  

     Ce début du troisième millénaire, saturé par les discours politiques et les informations 

médiatiques sur les attaques des mouvements terroristes, tels qu’Al Qaïda, l’État islamique, 

AQMI, Daech, Boko Haram, etc., a rendu très populaire le terme « terrorisme » de sorte que le 

définir semble aller de soi. Or, on sait avec Hegel que ce qui est généralement connu est 

tellement connu qu’il n’est pas connu. De ce point de vue, la popularité dont jouit le terme 

« terrorisme » ne doit pas nous donner l’illusion de le connaître et de savoir exactement ce qu’il 

signifie. Pour ainsi dire, définir le terrorisme n’est pas une mince entreprise puisque cette 

appellation recouvre un phénomène complexe. Ainsi le mot fait allusion à une grande variété 

d’actes violents et terrifiants, si bien que l’on est enclin à parler du terrorisme au pluriel plutôt 

qu’au singulier, d’où les termes de terrorisme d'État, terrorisme nationaliste et anticolonialiste, 

terrorisme révolutionnaire, terrorisme idéologique, terrorisme religieux/eschatologique, 

terrorisme international, terrorisme domestique/réactionnaire, éco-terrorisme/terrorisme 

animalier, cyber-terrorisme/technoterrorisme, hyper-terrorisme, terrorisme de masse, etc.  

    Le terme terrorisme implique aussi de nombreuses distinctions. Il faut alors le distinguer des 

organisations criminelles, telles que la mafia et les organisations des narcotrafiquants qui 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 35 

poursuivent particulièrement, des intérêts économiques et financiers, ou la guérilla (petite 

guerre) ayant pour cible l’armée régulière.  Dans l’entreprise définitionnelle du terrorisme, l’on 

devra donc éviter de « se fier aveuglement au langage courant, qui du reste le plus souvent 

docile aux rhétoriques des médias ou aux gesticulations du pouvoir politique dominant. Il faut 

être très prudent quand on se sert des mots « terrorisme » et surtout « terrorisme international ». 

(Jacques Derrida, 2001, p.3) En clair, tous les actes terroristes sont violents, mais tous les actes 

violents ne sont pas terroristes, bien qu’ils puissent causer la terreur et produire de très grands 

chocs en termes de sidération. 

    La définition du terrorisme, comme nous pouvons bien le constater, a un caractère polémique, 

et rend très difficile l’entreprise de qualification des actes violents, terrifiants et des groupes ou 

des individus qui les commettent. De la sorte, une certaine opinion peut qualifier de de terroriste 

un groupe de personnes ayant commis des actes violents et terrifiants, tandis que ce même 

groupe est considéré ailleurs comme une organisation politique combattante, une force de 

libération ou une mafia ou autre organisation criminelle. Par exemple, les bandes criminelles 

qui sèment la mort et le chaos en Haïti ne sont pas qualifiées de terroristes bien qu’ils utilisent 

les mêmes modes opératoires que le terrorisme.  

   Mais cette difficile tâche de désambiguïsation du terme « terrorisme » ne saurait empêcher la 

philosophie, réputée depuis Socrate pour ses efforts soutenus de clarifications conceptuelles, de 

travailler à dégager une définition dudit terme.  

    Notre entreprise définitionnelle va sillonner et remuer un premier temps le champ juridique 

et dans un second temps creuser et fouiller dans les discours philosophiques. 

    S’agissant du champ juridique, il a trait à la perception du terrorisme dans les organisations 

internationales et les conventions. Notons avant tout propos que les organisation 

internationales, régionales et locales n’ont pas encore pu élaborer une définition consensuelle, 

unifiée et précise du concept de terrorisme. Cependant, il y a quelques ébauches de définitions 

que nous allons parcourir. 

    Les Nations Unies ont adopté en 2005 une définition du terrorisme comme étant : 

 « Un acte destiné à causer la mort ou des dommages corporels graves à toute personne civile 

ou non-combattante, dans le but d’intimider une population ou contraindre un gouvernement à 

prendre une mesure quelconque ou s’en abstenir.»                                                                                       

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 36 

Pour sa part, la Convention Internationale pour la Répression du Financement du Terrorisme 

de 1999, définit le terrorisme comme :    

 

Tout acte visant à causer la mort ou des blessures à une ou plusieurs personnes civiles non arm

ées, lorsque le but de cet acte, de par sa nature ou dans son contexte, vise à terroriser la popula

tion ou à contraindre un gouvernement ou une organisation internationale, pour agir ou s'abste

nir de le faire.  

L’Organisation de la Coopération Islamique a quant à elle défini le terrorisme en ces termes :  

Tout acte ou menace de violence, quels qu’en soient les motifs ou objectifs, destinés à mener à 

bien, un projet criminel individuel ou collectif et visant à semer la terreur parmi les innocents 

ou à les terrifier ; à mettre leurs vies, leur honneur, leur liberté, leur sécurité ou leurs droits en 

danger ; à causer dommages à l’environnement ou à mettre en danger des ressources nationales 

ou bien des installations internationales ; ou encore, à menacer la stabilité, l’unité politique ou 

la souveraineté d’États indépendant.  

 

 Pour ce qui est du discours philosophique que nous voulons questionner pour tenter de définir 

le terrorisme, il s’encrage dans la définition du terrorisme que propose Jacqueline Lévi-Valensi 

(2002, p. 14) dans son introduction au recueil de textes d’Albert Camus intitulé Réflexion sur 

le terrorisme : 

     On peut s’interroger sur le sens exact d’un terme malheureusement entré dans le langage 

courant. Le mot est né en 1794 pour désigner la politique de terreur des années 1793 et 1794, 

entre la chute des Girondins et celle de Robespierre. Et si l’on s’en tient à l’acception légalisée 

par le dictionnaire Le Petit Robert il s’agit toujours de « l’emploi systématique de mesures 

d’exception, de la violence, pour atteindre un but politique : prise, conservation, exercice du 

pouvoir et spécialement : ensemble des actes de violence, attentats individuels ou collectifs, 

destruction qu’une organisation politique exécute pour impressionner la population et créer un 

climat d’insécurité.  

       En suivant le cheminement définitionnel de Lévi-Valensi, nous observons une évolution 

historique du terme « terrorisme ». En son origine, il semble bien désigner la terreur exercée 

par l’État contre ses ennemis pour maintenir l’ordre public à tout prix. Cette terreur consiste en 

des mesures et des procédures d’exception qui réduisent ou mettent littéralement fin aux libertés 

publiques et les garanties de l’État de droit. Mais progressivement, le visage du terrorisme 

s’inverse, en ce sens que le terrorisme est devenu la violence exercée contre des personnes et 

des biens sous protection de l’État par des individus ou des groupes qui se fondent dans 

l’anonymat de la vie quotidienne des gens. Cette nouvelle expression du terrorisme, pour des 

raisons politiques et sociales, prend l’État comme cible en l’attaquant par des détours. Ces 

détours, en effet, ce sont les innocents qu’on tue et les sites symboliques qu’ont détruit pour 

affaiblir l’État et le contraindre à produire ou à s’abstenir de produire certaines décisions. 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 37 

Pendant que le terrorisme d’État attaque frontalement ses ennemis, le terrorisme des individus 

et des groupes attaque par des détours. C’est pourquoi celui-ci s’illustre particulièrement dans 

les attaques et la mort des non combattants, des civils, bref des innocents. Les activités 

terroristes qui se déploient de façon prolifique dans le monde aujourd’hui s’inscrivent dans cette 

forme de terrorisme. Des individus, aux allures de monsieur ou de madame tout le monde, dans 

le parfait anonymat de la vie quotidienne des peuples, surprennent des innocents qu’ils 

agressent, mutilent et tuent.  

     Ainsi dans la définition du terrorisme le discours philosophique ici s’accorde sur un principe 

normatif, celui d’innocence. En effet, la prise d'innocents pour cibles immédiats est 

particulièrement mise en lumière pour caractériser le terrorisme. L’innocence est ce qui met en 

lumière la distance théorique entre le terrorisme et les autres formes de crime, malgré leur 

proximité empirique. De ce fait, le terrorisme, à la différence des autres actes criminels, peut 

être défini comme une action criminelle « qui porte atteinte à un principe, celui de 

l’innocence. » (Inmaculada Cuquerella Madoz, 2013 ; p. 183). Pour Antoine Garapon (2002 ; 

p. 196), « l’innocent est la figure (…) qu’il faut préserver pour demeurer homme et pour que le 

combat ne perde pas toute signification ». Or le terrorisme fonctionne sans cette réserve de 

principe qui exige que soit épargné l’innocent. Il est pour ainsi dire un carnage d’innocents.   

 

    Certes, les terroristes peuvent également viser des juges, des policiers, des soldats, des 

personnalités politiques, etc. mais ils ciblent essentiellement des civils innocents. Ce qui leur 

permet de créer l’émoi, la peur, la terreur pour contraindre aisément leur cible finale qui est soit 

l’Etat, soit une organisation internationale, à agir ou à s’abstenir d’agir dans leur sens souhaité.  

C’est pourquoi aux yeux de Garapon, un attentat terroriste n’est pas seulement une action qui 

provoque des victimes comme un simple accident en produit, mais c’est d’abord et avant tout 

une action qui porte atteinte à la vie et aux biens des innocents. Ce qui fait donc du terrorisme 

« une arme vicieuse qui dénature la guerre, pervertit la justice et détruit la politique ». (Idem, 

p. 195) 

     La violence terroriste est donc calculée ; elle vise à produire certains effets : contraindre sa 

cible que constituent les États ou les organisations internationales en s’attaquant aux innocents.  

En effet, dans un lynchage, un massacre ou un assassinat, deux protagonistes sont en jeu : 

l’assassin et la victime. Mais dans le terrorisme, trois acteurs sont en présence : le terroriste, la 

victime qu’il frappe et l’adversaire auquel il s’adresse. De la sorte, la nature relationnelle du 

terrorisme est instrumentale en ce sens que le terroriste se sert de sa victime innocente comme 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 38 

moyen de pression et d’intimidation pour atteindre sa cible (un État ou une organisation 

internationale), afin qu’elle s’abstienne de faire quelque chose ou qu’elle adopte une ligne 

politique ou sociale ou religieuse précise.  

      C’est cette nature instrumentale des innocents qui fait que le terrorisme repose sur une 

stratégie de communication pour faire connaître non seulement l’ampleur des dégâts et des 

crimes qu’il a commis mais aussi indiquer qu’il peut reproduire l’exploit à tout moment et en 

tout lieu, créant ainsi l’angoisse et la crainte du danger permanent. Son efficacité dépend dès 

lors des moyens de communication modernes mobilisés à cet effet. 

      Ainsi défini, le terrorisme se présente sous plusieurs formes : le terrorisme d’État, le 

terrorisme nationaliste et le terrorisme religieux qui est le trait dominant du terrorisme 

contemporain. En effet, le véritable tournant du terrorisme contemporain se situe dans les 

années 1979-1980, avec le début de la guerre soviétique en Afghanistan, la révolution iranienne, 

le massacre des pèlerins à la Mecque par le gouvernement saoudien. Ces événements 

symboliques témoignent d’un mouvement de fond, celui de la réislamisation des sociétés 

musulmanes. Nous assistons à ce moment-là à l’apparition d’un terrorisme opérant pour son 

propre compte. Les mouvements terroristes ne se battent plus pour les idéologies (d’extrême 

gauche, d’extrême droite) mais pour la religion. Le recours à des motivations religieuses fait 

basculer le terrorisme dans la violence irrationnelle. Elle opère dans la distinction entre celui 

qui croit et qui est dans la vérité, et l’autre, impi, ignorant, qui vit dans l’erreur. 

       Cela dit, le terrorisme pose aujourd’hui un réel problème de sécurité : les attentats, les 

attaques terroristes récurrents offrent régulièrement un spectacle inhumain de « sol jonché de 

cadavres, des « corps mutilés », et qui pis plus est, un « carnage d’innocents ». » (Inmaculada 

Cuquerella Madoz, 2013 ; p. 177). Une déclaration ministérielle du Conseil de Sécurité, la 

Déclaration sur l'effort global pour combattre le terrorisme (annexée à la résolution 1377 du 12 

novembre), soulignait très bien cette nature meurtrière de la violence terroriste quand elle 

affirme que : « les actes de terrorisme mettent en péril la vie de personnes innocentes ainsi que 

la dignité et la sécurité des êtres humains dans le monde entier, menacent le développement 

social et économique de tous les États et compromettent la stabilité et la prospérité mondiales.» 

Cette crie sécuritaire qu’installe le terrorisme pose la nécessité de la lutte anti-terroriste. La 

deuxième partie de ce cours se propose donc mener une réflexion sur la crise sécuritaire liée au 

terrorisme et la lutte contre ce fléau.  



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 39 

2. Crise sécuritaire et lutte contre le terrorisme : méthodes et évaluation 

critique 

La réflexion sur la lutte contre le terrorisme va se construire autour de deux axes : le premier 

consistera à exposer les sentiers bâtis de la lutte antiterroriste et le second s’orientera vers une 

évaluation critique desdits sentiers.  

 Le terrorisme est considéré dans une large mesure comme la première menace de la sécurité 

dans le monde aujourd’hui. Pour mieux appréhender le rapport du terrorisme à la sécurité, il est 

nécessaire de définir le concept de sécurité. Comme le terme « terrorisme » qui ne se laisse pas 

aisément définir, le concept de sécurité est aussi fuyant, glissant.  

Par sécurité, on entend généralement un état dans lequel le sujet, l’individu ou le corps social 

ne se sent pas en situation de vulnérabilité parce qu’il n’existe aucune menace dirigée contre 

lui ou si elle existe, on estime avoir les moyens de la contenir. Le philosophe du contrat, Thomas 

Hobbes a fait du besoin de la sécurité, créé par la guerre de tous contre tous, le premier besoin 

fondamental qui justifie la création de l’Etat. Pour le dire autrement, la sécurité est le premier 

besoin qui a poussé l’humanité à s’organiser politiquement et à construire l’institution politique 

qu’on appelle l’État.  

 Les horreurs inégalées des deux guerres mondiales, dans l’histoire de l’humanité, ont rendu le 

monde contemporain plus sensible à la question sécuritaire de la sorte que l’on a créé une 

institution supranationale dénommée ONU (Organisation des Nations Unies) dont l’organe 

exécutif est le Conseil de sécurité chargé du maintien de la paix et la sécurité dans le monde.  

Si la notion de sécurité, dans l’approche hobbesienne, a fortement partie liée avec la protection 

de l’intégrité physique contre la violence due aux conflits entre individus et entre groupes 

armés, l’on note de nos jours un éclatement du terme qui glisse entre plusieurs registres de la 

vie humaine, en ce sens que la vulnérabilité qui est au cœur de l’idée de sécurité a plusieurs 

visages : alimentaire, médical, social, économique, financier, informatique, nucléaire, d’où les 

notions de sécurité alimentaire, sécurité médicale, sécurité sociale, sécurité économique,  

sécurité financière, sécurité des systèmes informatiques, sécurité nucléaire etc. De ce point de 

vue, parler de sécurité dans le contexte du terrorisme, c’est prendre en compte tous ces aspects, 

toutes ces figures éclatées du concept de sécurité.  



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 40 

 En effet, les tristes spectacles des crises sécuritaires que produit le terrorisme ne présentent pas 

seulement des cadavres, des corps mutilés et des femmes violées, mais aussi des destructions 

des centres de santé, enlèvements et enrôlement forcés des bras valides, destructions ou vols de 

bétail et des récoltes, déplacements massifs de populations exposées à la faim, aux maladies, 

sans perspectives économiques, sans argents. Même si l’on n’a pas encore enregistré des 

attaques terroristes contre des systèmes informatiques et des installations nucléaires, ces 

dispositifs n’en demeurent moins de potentielles cibles du terrorisme comme l’a souligné 

Jacques Derrida dans une interview accordée au journal Le Monde parue en février 2004 :        

  Soit dit trop vite et en passant, je disais plus haut (…) une menace absolue d’origine 

anonyme et non étatique, les agressions de type « terroriste » n’auraient déjà plus besoin 

d’avions, de bombes, de kamikazes : il suffit de s’introduire dans un système informatique à 

valeur stratégique, d’y installer un virus ou quelque perturbation grave pour paralyser les 

ressources économiques, militaires et politiques d’un pays ou d’un continent. (…) À cet égard, 

comparé aux possibilités de destruction et de désordre chaotique qui sont en réserve, pour 

l’avenir, dans les réseaux informatisés du monde, le « 11 septembre » relève encore du théâtre 

du théâtre archaïque de la violence destinée à frapper l’imagination. On pourra faire bien pire 

que demain, invisiblement, en silence, beaucoup vite, de façon non sanglante, en attaquant les 

networks informatiques dont dépend toute la sociale, économique, militaire, etc. d’un grand 

pays, de la plus grande puissance du monde.  

 

Le terrorisme, comme nous pouvons bien le noter, menace tous les segments de la sécurité ; il 

menace pour ainsi dire la sécurité globale des nations et du monde étant donné l’enchaînement 

de toutes les parties du globe. Une déclaration ministérielle du Conseil de Sécurité, la 

Déclaration sur l'effort global pour combattre le terrorisme (annexée à la résolution 1377 du 12 

novembre), exprime éloquemment cette menace : « Les actes de terrorisme mettent en péril la 

vie de personnes innocentes ainsi que la dignité et la sécurité des êtres humains dans le monde 

entier, mena cent le développement social et économique de tous les États et compromettent la 

stabilité et la prospérité mondiales.»  

La menace sécuritaire liée aux actes terroristes pose la problématique de la lutte contre le 

terrorisme en termes de méthodes de lutte et d’évaluation de leur efficacité. Les sentiers choisis 

par la communauté internationale et les États-nations pour lutter contre le terrorisme sont 

essentiellement d’ordre juridico-administratif et militaire. 

L’action juridico-administrative est le premier dispositif de la lutte contre le terrorisme. Les 

pouvoirs judiciaires, en étroite collaboration avec les services de renseignement, mènent des 

enquêtes d’initiative, avant la commission des faits, afin d’entraver judiciairement les personnes 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 41 

porteuses de projets terroristes. En cas de commission d’actes terroristes, ils sont également 

investis du pouvoir de poursuivre pénalement et de condamner les terroristes. 

   S’inscrivant dans le cadre des institutions démocratiques et de l’État droit, l’action judiciaire, 

traite les terroristes comme des criminels qui menacent de l’intérieur la paix et la sécurité. Elle 

se mène ainsi dans le respect des grands principes de fonctionnement de la justice, notamment : 

la présomption d’innocence (un individu ne peut pas être coupable tant qu’il n’a pas été 

définitivement jugé.), un procès équitable (les règles d’équité : avoir accès à un tribunal 

indépendant et impartial, statuant selon une procédure contradictoire et dans un délai 

raisonnable ; avoir droit à un procès public, respectueux de l’égalité des armes et des droits de 

la défense.), le droit de faire appel.      

      L’action judiciaire, se couple des mesures administratives qui sont aussi mobilisées pour 

endiguer la poussée terroriste dans le monde. Il s’agit des mesures d’exceptions qu’un Etat 

légitime prend contre le terrorisme, notamment l’état d’urgence qui renforce et donne des 

pouvoirs exceptionnels aux forces de l’ordre (autorités civiles). En effet, l’ampleur de la 

violence, du nombre de victimes, ainsi que la répétition des actes terroristes conduisent des 

gouvernements à faire de l’état d’urgence un des principaux symboles de sa réponse politique 

et sécuritaire face à l’installation de la violence terroriste dans la société. Il se traduit par 

l’emploi des mesures répressives d’ordre administratif telles que les perquisitions et les mesures 

de sûreté qui ont essentiellement un caractère préventif destiné à empêcher la commission 

d’actes terroristes. 

       Mais les attentats du 11 septembre, qui ont visé aussi le Pentagone, édifice abritant le 

quartier général du ministère de la défense américaine, opèrent un changement radical dans la 

qualification du terrorisme et des méthodes de lutte antiterroriste. En effet, en prenant pour 

cible, le siège des forces armées américaines, les terroristes se posent en alter égo de l’État 

américain et lui font quasi-ouvertement une déclaration de guerre. La violence terroriste passe 

ainsi de la qualification juridique de forme de crime à une forme d’agression de l’intégrité 

territoriale. Il résulte que le terrorisme est intégré au rang de menace de défense, d’où la lutte 

contre la violence terroriste se transforme en une problématique majeure de la défense. L’option 

militaire contre le terrorisme dans le monde est ainsi déclenchée. 

    L’option militaire pour lutter contre le terrorisme repose en effet sur la théorie de la guerre 

juste et des principes du droit international. La théorie de la guerre juste, qui s’encrage dans la 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 42 

notion de légitime défense, reconnaît aux États le droit de se défendre contre une agression, 

une attaque armée. Pour ainsi dire qu’un État agressé a le droit de se défendre. Pour Michael 

Walzer (1999 ; p. 93), farouche défenseur de la théorie de la guerre juste, soutient qu’en cas 

d’agression avérée de leur nation, si des citoyens, « décident de se battre, cette réaction sera 

toujours justifiée. » 

     Nous retrouvons, chez des auteurs considérés comme de grandes figures de la philosophie 

politique et morale, notamment Stanley Hoffmann et John Rawls, de solides échos de la théorie 

de la guerre juste. Stanley Hoffmann dont le nom fait figure d’autorité dans le domaine des 

relations internationales, soutient qu’« Il existe un droit moral, ou plutôt un devoir moral de 

résister à l'agression puisqu'elle sape les fondements mêmes de la société internationale. » 

(1983 ; p.69)     

     De son côté, John Rawls fait de l’autodéfense l’un des huit principes fondamentaux de ce 

qui nomme « Société des peuples ». Ce principe y occupe le cinquième rang. Rawls, en se 

fondant sur ce principe soutient que les peuples ont le droit à l'autodéfense, mais n'ont pas le 

droit de conduire une guerre pour d'autres raisons que l'autodéfense.  

     Mais l’option militaire pour lutter contre le terrorisme ne repose pas seulement sur la théorie 

de la guerre juste, mais elle s’enracine aussi dans le droit international, notamment dans la 

Charte des Nations Unies. Il est vrai que la Charte stipule en son article 2.4 que les membres 

doivent s'abstenir de recourir à la menace ou l'usage de la force comme instrument dans la 

conduite de leurs relations internationales, cependant son article 51 se pose comme un bémol 

en reconnaissant clairement « le droit naturel de légitime défense » :  

Aucune disposition de la présente Charte ne porte atteinte au droit naturel de légitime 

défense, individuelle ou collective, dans le cas où un Membre des Nations Unies est l'objet d'une 

agression armée, jusqu'à ce que le Conseil de sécurité ait pris les mesures nécessaires pour 

maintenir la paix et la sécurité internationales. Les mesures prises par des Membres dans 

l'exercice de ce droit de légitime défense sont immédiatement portées à la connaissance du 

Conseil de sécurité et n'affectent en rien le pouvoir et le devoir qu'a le Conseil, en vertu de la 

présente Charte, d'agir à tout moment de la manière qu'il juge nécessaire pour maintenir ou 

rétablir la paix et la sécurité internationale. 

Comme nous pouvons bien le constater, aussi bien en théorie qu’en droit, les États ont un droit 

fondamental de se défendre contre l'agression. C’est pourquoi le terrorisme, au moment où il 

s’intensifie et s’élève au rang de nouvelles menaces de l’intégrité territoriale des États, n’est 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 43 

plus traité seulement sur le terrain juridico-administratif, mais de plus en plus sur celui de la 

défense.  

     Ces deux axes de lutte contre le terrorisme que nous venons d’exposer donnent lieu à une 

évaluation critique.  

      Les critiques formulées en l’encontre de l’axe juridico-administratif, s’inscrivent dans le 

cadre de l’État de droit et des droits de l’homme. En effet, l’Etat d’exception au nom de la 

sécurité, glisse facilement sur le terrain de la violation des droits de l’homme : perquisitions 

administratives opérées généralement sans aucune autorisation judiciaire préalable, 

surveillance massive et violation de la vie privée, graves abus des forces de l’ordre, notamment 

des interventions violentes fondées parfois sur de fausses informations causant des dommages 

physiques, moraux et des traumatismes quasi-irréversibles. Le triste épisode de l’univers 

carcéral de Guantanamo caractérisé par les tortures et les traitements inhumains et dégradants 

des personnes soupçonnées de terrorisme, est un parfait exemple de ces dérives de la lutte contre 

le terrorisme. On est pris ici dans de dilemmes éthiques et politiques, parce que l’Etat doit à la 

fois protéger les populations et leurs biens contre la terreur de la violence terroriste et s’abstenir 

de faire usage de la terreur pour combattre le terrorisme.      

      La protection des populations et de leurs biens est un devoir régalien auquel aucun État 

légitime ne peut se soustraire. Pour le réussir, un droit d’exception lui est conféré par les 

constitutions républicaines. Les mesures d’exception qu’il prend dans ce sens ne devraient en 

aucun moment être qualifiées de terroristes. En effet, le droit d’exception est le complément 

nécessaire du contrat social. Ce qui veut dire l’Etat est tenu impérativement de nous protéger, 

y compris dans les circonstances spécifiques, extraordinaires où la loi est silencieuse. Or celle-

ci ne peut pas prévoir toutes les situations ; d’où la nécessité des mesures d’exception qui 

diffèrent donc des pratiques terroristes dans la mesure où elles portent sur des actes spécifiques, 

extraordinaires alors que le terrorisme frappe des personnes indépendamment de leurs actes, de 

leur origine, de leurs opinions, de leurs croyances.   

     Mais Nils Muiznieks (2016), Commissaire aux droits de l’homme du Conseil de l’Europe, 

qui inscrit la lutte contre le terrorisme dans les limites du respect des droits de l’homme soutient 

que : « Le terrorisme constitue une grave menace pour les droits de l’homme et la démocratie. 

Il est certes indispensable que les États prennent des mesures pour empêcher et sanctionner 

efficacement les actes terroristes, mais tous les moyens ne sont pas admissibles. » 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 44 

En clair, la nécessité de combattre le terrorisme pour préserver la vie et la dignité humaine est 

bien établie, mais ce combat doit se faire en référence aux principes de l’État de droit, des droits 

de l’homme et aux valeurs éthiques portant sur la dignité humaine.  

     L’évaluation critique de l’option militaire se fera en référence au droit doublée d’un regard 

éthique. S’agissant de la référence au droit, elle a trait ici au droit international humanitaire. 

Celui-ci qualifie de guerre, premièrement, tout conflit armé entre deux ou plusieurs États. C’est 

la guerre interétatique.  Deuxièmement, il définit la guerre comme un conflit armé entre des 

groupes armés à l’intérieur d’un État. Il s’agit là de la guerre civile. Or la guerre contre le 

terrorisme, telle que décrétée depuis 2001 par les Etats-Unis et suivis en cela par d’autres 

nations dans le monde, ne semble pas viser un État précis et ne s’inscrit pas non plus dans le 

cadre d’une guerre civile. L’ennemi que vise cette guerre est en réalité « sans visage » et de 

plus en plus « délocalisé » (Inmaculada Cuquerella Madoz, 2013 ; p. 179). De ce fait, 

l’intégration du terrorisme dans les questions de défense entraîne de gros risques, dans mesure 

où les terroristes ne constituent pas un État (exception faite de l’État islamique) mais naviguent 

entre les États et se fondent au milieu des populations dans l’anonymat quasi-complet. Il n’y a 

donc pas de lignes de front clairement établies. Les lignes de fronts sont partout et nulle part. 

    La guerre contre le terrorisme est en conséquence une guerre asymétrique qui peut piéger les 

militaires et les pousser à tomber dans la logique des terroristes consistant à dénaturer la guerre 

et fouler au pied toutes les règles et les valeurs éthiques (promouvant la dignité humaine malgré 

l’état de belligérance) qui nourrissent le droit de la guerre. « S’installe alors entre l’agresseur et 

l’agressé une étrange solidarité que Camus dénonce et qu’il appelle la « casuistique du sang » 

» (Inmaculada Cuquerella Madoz, 2013; p. 180).  

Au terme de cette évaluation critique des méthodes de lutte contre le terrorisme, il convient 

pour nous d’explorer la construction d’un cadre normatif de lutte à visage humain contre le 

terrorisme. 

3. Essai de construction d’un cadre normatif pour mieux lutter contre le 

terrorisme 

     Devant la menace terroriste sans foi ni loi, il est indéniable que la tentation est grande, pour 

les populations et les États en charges de leur sécurité, de recourir littéralement aux mêmes 

moyens que les terroristes : la terreur. Ils inscrivent, pour ainsi dire, la lutte contre le terrorisme 

dans la perspective de la loi du talion qui consiste en la réciprocité du crime et de la 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 45 

peine, symbolisée par cette formule « œil pour œil dent pour dent ». L’anti-terrorisme en 

s’installant dans la réciprocité du crime et de la peine, amène les États ancrés généralement 

dans les cultures démocratiques et de l’État de droit, à se renier, à créer entre l’agresseur et les 

puissances publiques une triste solidarité de fait et démontre, d’un point de vue philosophique, 

que la conduite de la lutte contre le terrorisme est très délicate. Cette délicatesse tient au fait 

que ceux qui depuis 2001, ont fait de la terreur, reconnue comme un des critères essentiels 

d’indentification du terrorisme, le pilier de l’efficacité de la lutte des États contre les terroristes 

n’ont pas pu atteindre les résultats escomptés. En effet, chaque fois qu’un de leurs chefs est tué, 

ou qu’un de leurs bataillons est éliminé, les terroristes, notamment les mouvements djihadistes, 

appellent aussitôt à la vengeance, à des nouvelles représailles. Ils n’ont, pour ainsi dire, jamais 

annoncé leur défaite et renoncé à la violence. Ce qui indique clairement que répondre à la terreur 

terroriste par la terreur procède d’une réciprocité négative qui installe durablement les zones où 

sévissent les groupes terroristes dans un cercle vicieux de la violence, créant ainsi l’impasse et 

la spirale sans fin de la vengeance. Camus (p. 893) a très tôt compris que « le terrorisme est une 

arme vicieuse qui dénature la guerre, pervertit la justice et détruit la politique ». Cela pose la 

question de l’issue des longues guerres livrées au terrorisme dans le monde.  Garapon (2002, p. 

193) le souligne bien en ces termes : « L’enjeu du combat contre le terrorisme n’est pas 

seulement de l’éradiquer mais aussi de ne pas lui donner raison, de ne pas consacrer sa logique 

perverse. » 

     Mais est-il possible d’extraire la lutte contre le terrorisme de la spirale de la violence pour 

répondre efficacement au besoin sécuritaire des populations des États-nations et dans le monde?   

     Évidemment il n’est pas aisé de répondre à cette question en ce sens que devant les morts en 

masse, les corps mutilés, les innombrables dégâts matériels et les déplacements massifs des 

populations que produisent les actes terroristes, ce qui vient immédiatement à l’esprit c’est la 

réponse du berger à la bergère, c’est-à-dire les pulsions vengeresses, les représailles. Les 

discours officiels sur le terrorisme conçoivent ainsi les terroristes comme des ennemis, le mal 

incarné, absolument irrationnels et pathologiques. De ce point de vue, l’unique horizon en 

termes de lutte comme ce fléau c’est la guerre sans phrases. 

   Or comme nous l’avons précédemment souligné, les représailles, en termes de réponses 

militaires très intenses, de tortures et d’élimination de plusieurs chefs terroristes, ont montré 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 46 

leurs limites après vingt-trois ans de guerre contre le terrorisme. Il convient alors, d’esquisser 

de nouvelles pistes de réponses au terrorisme.  

   La première piste en termes de réponse au terrorisme, est celle qui consiste à rompre d’avec 

le discours manichéen qui tend à diaboliser les terroristes sans perspective de rédemption et de 

dialogue. Il s’agit ici de changer de regard sur les terroristes en les posant désormais comme 

des humains (doués aussi de raison et de sensibilité, ayant le goût du bonheur, l’envie de vivre 

et d’aimer) dont il faut connaître les motivations les ayant conduits au terrorisme. Ce tournant 

est très important dans le contexte d’un changement de perspective dans la lutte contre le 

terrorisme. Il permettra de créer la communication et le dialogue avec les terroristes pour les 

amener à changer leurs moyens afin de préserver les vies humaines et construire une paix 

durable. 

   Il est bien évident qu’il ne s'agit pas ici de nier les obstacles idéologiques, culturels et religieux 

susceptibles de compromettre les chances de développer une meilleure compréhension mutuelle 

entre nous et les terroristes. En nous référent aux études de classification des terroristes menées 

par Guy-Olivier Faure et Ira William Zartman dans un article intitulés : « Négocier avec les 

terroristes ? », nous nous rendons compte qu’il y a une classe de terroristes avec laquelle il est 

quasi-impossible de nouer la communication et le dialogue, c’est la classe des terroristes 

absolus.  

      Les terroristes absolus sont en effet ceux dont l’action n’est pas instrumentale : ils 

commettent des actes dont l’objectif est consubstantiel à l’action qu’ils engagent, laquelle ne 

constitue pas une étape vers une seconde action. Alors même que la communication et le 

dialogue sont les premières conditions de la négociation, les terroristes absolus se montrent 

inaccessibles, d’où il est difficile de les dissuader d’abandonner leur action, qu’ils soient en 

pleine phase de préparation ou en chemin pour commettre l’irréparable. Ces terroristes absolus 

sont généralement des fondamentalistes religieux pour qui le reste du monde constitue l’axe du 

mal qu’il faut renverser pour installer l’ordre divin. Ils s’inscrivent alors leurs actions dans le 

conflit irréductible entre le bien et le mal où le premier doit absolument l’emporter sur le second. 

De ce point de vue, il est impossible de les appeler à une table de négociation, puisque négocier 

répudie tout triomphalisme et signifie avant tout faire des concessions de part et d’autre pour 

aboutir à un consensus. Le recours à des motivations fondamentalistes soustraie l’acte à tout 

objectif de nature rationnelle comme à toute restriction morale.    



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 47 

     Mais à côté de cette classe, il y a celle des terroristes qui pratiquent le terrorisme 

instrumental. Le terrorisme instrumental, en effet, a pour particularité de ne pas s’enfermer dans 

la violence aveugle, de ne pas en faire une fin mais d’en faire un medium pour faire entendre 

des revendications politiques, économiques, culturelles, idéologiques ou géostratégique. Les 

acteurs de cette forme de terrorisme veulent par la violence symbolique briser le mur 

d’indifférence et du mépris et le manque d’ouverture des États ou des organisations 

internationales, afin d’imposer l’ouverture d’une négociation, des assises pouvant aboutir à la 

prise en compte de leurs souffrances et de leurs aspirations.  

   Le succès contre le terrorisme, passe de ce fait par la maitrise de la distribution spatiale des 

mouvements terroristes et une analyse de ces réseaux en termes de motivations idéologique, 

politique, économique, culturelle, religieuse et géostratégique. Cela permet d’identifier les 

types de terroristes et de peaufiner les dispositifs de négociations. Négocier avec les terroristes 

est certes difficile en raison de la crise de confiance que les attentats commis ont installée. Mais 

ces attentats en fait sont l’expression de la confiance perdue des terroristes dans l’Etat et les 

organisations internationales. De ce fait, ce sont les pouvoirs publics qui doivent travailler à la 

reconstruction de la confiance en donnant des garanties de non représailles aux terroristes à 

vocation instrumentale et la sincérité d’une négociation fructueuse. Ce sont les frustrations sans 

perspective de prise en charge et la rupture de la confiance subséquente qui dans le fond 

motivent le terrorisme instrumental. C’est pourquoi, les pouvoirs publics qui ont en réalité le 

monopole de la puissance publique et qui en termes de moyens sont logiquement supérieurs 

aux terroristes, doivent aller au-delà de la peur et des préjugés pour travailler à la construction 

de liens de confiance avec les mouvements terroristes en vue de l’ouverture de négociations. Il 

est clair que la construction des liens de confiance ne se fera pas en un clin d’œil.    

    La seconde piste que nous voudrions explorer pour lutter efficacement contre le terrorisme 

est celle de l’éducation. Il faut en effet fonder une politique de prévention du terrorisme et de 

l’extrémisme violent. Pour le faire, il est absolument nécessaire d’agir en amont, en s’attaquant 

aux facteurs sous-jacents, qui peuvent favoriser l’émergence et la propagation de ces 

phénomènes. Il est alors impérieux d’agir sur deux plans : prévenir l’intégration des jeunes et 

des femmes dans les groupes terroristes et extrémistes violents, et œuvrer au désengagement de 

ceux qui en sont déjà membres. Et le moyen d’y parvenir, c’est bien par la voie de l’éducation. 

Dans son préambule, l’Acte constitutif de l’Unesco affirme que « les guerres prenant naissance 

dans l’esprit des hommes, c’est dans l’esprit des hommes que doivent être élevées les défenses 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 48 

de la paix. » Cette proposition qui peut être appliquée au cas du terrorisme qui sans aucun doute 

prend aussi naissance dans l’esprit des hommes, montre l’importance de l’éducation dans la 

construction d’un monde apaisé dans un contexte de lutte contre le terrorisme. L’éducation dont 

il est question ici est avant tout d’une éducation humaniste qui façonne l’homme de l’intérieur 

en développant en lui un esprit de tolérance à l’égard des autres cultures et des autres modes de 

vie. Elle s’oppose à l’agressivité et à la violence. Elle se pose ainsi comme un puissant facteur 

de lutte contre le terrorisme individuel, national et mondial. 

   L’éducation humaniste que nous visons ici a pour pierre angulaire une notion qui est pour 

nous très essentielles dans la lutte contre le terrorisme. Il s’agit de la notion de citoyenneté 

mondiale. La notion de citoyenneté mondiale se réfère à l’idée selon laquelle par-delà les 

clivages nationaux, régionaux et les différences religieuses, les habitants de la terre forment un 

peuple commun avec des droits et des devoirs communs. La citoyenneté mondiale, sous ce 

rapport va aider à réduire les obstacles idéologiques, culturels et religieux susceptibles de 

compromettre les chances de développer une meilleure compréhension mutuelle entre nous et 

les terroristes.  

   L’éducation humaniste doit aussi questionner la rationalité de la guerre pour Dieu. Des focus 

groupes pourraient mettre en débat des questions comme celles-là : La guerre pour Dieu peut-

elle vraiment se justifier ? Faire la guerre pour Dieu n’est-ce pas affaiblir sa divinité ? Est-ce 

Dieu qui doit secourir l’homme ou l’homme qui doit secourir Dieu ? En ce qui concerne cet 

article, c’est le lieu pour nous de susciter le débat, la discussion au sens habermassien du terme, 

et cela à partir d’un texte du livre de Juges :  

« Lorsque les gens de la ville se furent levés de bon matin, voici, l’autel de Baal était renversé, 

le pieu sacré placé dessus était abattu, (…) Ils dirent l’un à l’autre : qui a fait cela ? Et ils 

s’informèrent et firent des recherches. On leur dit : c’est Gédéon, fils de Joas qui a fait cela. 

Alors les gens de la ville dirent à Joas : fais sortir ton fils, et qu’il meure, car il a renversé l’autel 

de Baal. Et abattu le pieu sacré qui était dessus. 

Joas répondit à tous ceux qui se présentèrent à lui : est-ce à vous de prendre parti pour Baal ? 

Est-ce à vous de venir à son secours ? (…) Si Baal est dieu, qu’il plaide lui-même sa cause, 

puisqu’on a renversé son autel. » (Juges 6 v28-31) 

 

 

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 49 

Conclusion 

Le terrorisme est considéré dans une large mesure comme la première menace de la sécurité 

dans le monde aujourd’hui. Il menace tous les segments de la sécurité ; il menace pour ainsi 

dire la sécurité globale des nations et du monde étant donné l’enchaînement de toutes les parties 

du globe. Il est donc indispensable que les États prennent des mesures pour empêcher et 

sanctionner efficacement les actes terroristes, mais tous les moyens ne sont pas admissibles. 

Malheureusement aujourd’hui, l’antiterrorisme semble tourmenter les innocents tout autant que 

le terrorisme. Ce retournement historique conduit des régimes autoritaires à se servir du 

terrorisme pour interdire toute opposition et toute dissidence. Des Etats réputés Etats 

démocratiques, prenant pour prétexte la question sécuritaire posée par le terrorisme, ont 

terrorisé des peuples et détruit des Etats entiers, avec des risques de voir stigmatiser non 

seulement des individus déterminés, mais des composantes entières de la population dans le 

monde. Il est donc nécessaire que la lutte contre le terrorisme et la construction d’un 

environnement sécuritaire apaisée bénéficie de l’apport de la philosophie. Celle-ci pose 

l’éducation humaniste comme fondement incontournable d’une lutte réussie contre la violence 

terroriste. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 50 

Bibliographie 

Agamien Giorgio, (2003), l'État d'exception, trad. J. Gayraud, Paris, Seuil  

Camus Albert (1949), Les justes, Paris, Gallimard 

Camus Albert, Levi-Valensi Jacqueline, al, (2002), Réflexion sur le terrorisme, Paris, Nicolas 

Philippe 

Derrida Jacques, (2004), "Qu'est-ce que le terrorisme international?" In Le Monde 

diplomatique février. 

Faure Guy-Olivier et Zartman Ira William (), « Négocier avec les terroristes? », 

Foucault Michel, (1982), Le terrorisme ici et là, in Dits et écrits, 

Garapon Antoine, (2OO2), « Camus, l’homme obstiné » In Camus Albert, (2002), Réflexion 

sur le terrorisme pp. 187-207, Paris, Nicolas Philippe 

Garapon Antoine, (2016), Démocratie sous stress, les défis du terrorisme global, Paris, PUF  

Gueniffey Patrice, 

Hoffmann Stanley 

Inmaculada Cuquerella Madoz, (2013), Albert Camus et la réflexion sur le terrorisme 

aujourd’hui, Synergies, Espagne N°6 

Laurens H et Delmas-Marty, (2013), Terrorisme, histoire et droit, Paris, Biblis  

Le Petit Robert  

Le livre des Juges in (La Bible) 

Rawls John, « Société des peuples ».   

Walzer Michael, (1999), Guerres justes et injustes, argumentation morale et exemples 

historiques,Paris,  

Webographie 

Alia Al Jiboury, novembre 2006, Les Etats-Unis et la guerre contre le terrorisme – 

https://www.irenees.net/ 

 

https://www.irenees.net/bdf_fiche-auteur-20_fr.html

